Koinonia contemporanea: comunion trinitaria, ética y escatologia

Contemporary Koinonia: Trinitarian Communion, Ethics, and Eschatology

Charles Derond

Resumen

Este articulo propone una relectura de la unidad eclesial como “comunién diferenciada’, fundamentada en la
vida trinitaria y actualizada mediante una ética del reconocimiento y el didlogo. Mediante una metodologia
hermenéutica interdisciplinaria, el estudio articula esta comunion en tres planos: ontoldgico (participacion en
la perijoresis), ético (sinodalidad y reconocimiento mutuo) y escatoldgico. Se defiende que la unidad no es uni-
formidad, sino una participacion en la comunion trinitaria que acoge la diversidad cultural sin negar la verdad
de la fe. Este marco ofrece criterios operativos para enfrentar desafios contemporaneos como el ecumenismo
y la inculturacion, proponiendo asi una unidad creible y misionera al servicio de un discernimiento pastoral
responsable.

Palabras clave: Unidad de la Iglesia; Trinidad; Koinonfa; Etica del didlogo; Comunion diferenciada.

Charles Derond
Universidad de Estrasburgo | Estrasburgo | Francia | charles.derond@hotmail.fr
https://orcid.org/0009-0000-7056-7238

http://doi.org/10.46652/resistances.v6i12.247 Enviado: mayo, 16, 2025
ISSN 2737-6222 Aceptado: septiembre, 08, 2025
Vol. 6 No. 12 julio-diciembre 2025, e250247 Publicado: octubre, 30, 2025
Quito, Ecuador Publicacién Continua
GLOIO] CICSHY/ XY


http://doi.org/10.46652/resistances.v6i12.247
http://www.religacion.com
mailto:charles.derond@hotmail.fr
http://resistances.religacion.com

Abstract

This article proposes a reinterpretation of ecclesial unity as “differentiated communion’, grounded in the life
of the Trinity and actualized through an ethic of recognition and dialogue. Using an interdisciplinary herme-
neutical methodology, the study articulates this communion across three planes: ontological (participation in
the perichoresis), ethical (synodality and mutual recognition), and eschatological. It argues that unity is not
uniformity, but a participation in the Trinitarian communion that embraces cultural diversity without denying
the truth of the faith. This framework offers operational criteria for addressing contemporary challenges such as
ecumenism and inculturation, thereby proposing a credible and missionary unity at the service of responsible
pastoral discernment.

Keywords: Church Unity; Trinity; Koinonia; Ethics of Dialogue; Differentiated Communion.

Introduccion

La Iglesia, confesada solemnemente como “una, santa, catdlica y apostolica” desde el Sim-
bolo de Nicea-Constantinopla (Congar, 1964), se presenta paradojicamente a lo largo de la histo-
ria bajo una multiplicidad de formas, tradiciones y expresiones culturales. Esta tension inherente
entre la unidad dogmaticamente afirmada y la pluralidad empiricamente vivida no constituye un
mero accidente histdrico o una desviacion del camino, sino que debe ser comprendida como un
rasgo constitutivo y estructural de la realidad eclesial en su peregrinar temporal (Rahner, 1961).
Esta dialéctica se ha agudizado en nuestro tiempo presente, un momento historico en el que el
cristianismo global se enfrenta simultaneamente a tres fenémenos de vasto alcance: el proceso de
secularizacion, que redefine el lugar de la religion en la esfera publica; el desafio del pluralismo re-
ligioso, que sitta al cristianismo como una voz entre otras en un mercado global de creencias; y las
fuerzas ambivalentes de la globalizaciéon, que homogeneizan ciertos aspectos culturales mientras
exacerban las identidades particulares (Casanova, 1994). Es en este complejo escenario donde la
cuestion de la unidad eclesial trasciende el ambito de la eclesiologia especializada para convertirse
en una urgencia teoldgica y ética de primer orden, tal como lo subray¢ el magisterio en la encicli-
ca Ut Unum Sint (§6) de Juan Pablo II. La fragmentacion visible de la Iglesia, que se manifiesta en la
division entre las distintas confesiones cristianas, refleja no solo diferencias doctrinales histéricas,
sino también, y de manera creciente, profundas cuestiones culturales y lecturas contextualizadas
del kerygma fundamental, como han analizado tedlogos como Zizioulas (1985), Coakley (2013) y
Papanikolaou (2012).

En un mundo donde la credibilidad del testimonio cristiano depende criticamente de la co-
herencia observable entre el mensaje proclamado y la vida concreta de la comunidad, la unidad
visible de los creyentes emerge como un imperativo misionero ineludible. La oracién sacerdotal
de Jesus en el Evangelio de Juan establece un vinculo indisoluble entre la unidad de los discipulos
y la credibilidad de la fe ante el mundo: “Que todos sean uno para que el mundo crea” (Jn 17,21).
Por consiguiente, la unidad no es un concepto abstracto o un ideal puramente espiritual, sino un

criterio practico de veracidad eclesial, una condicion de posibilidad para la plausibilidad de la fe



en la esfera publica contemporanea, tal como lo argumenté Hans Urs von Balthasar (1983) en su
teologia dramatica. La modernidad, con su énfasis en el individualismo critico y la autonomia del
sujeto (Taylor, 1998), y la posmodernidad, con su logica inherente de fragmentacion, escepticismo
hacia los metarrelatos y deconstrucciéon de las identidades fijas (Lyotard, 1979), han desestabili-
zado de manera irreversible los modelos tradicionales, excesivamente centralizados y uniformes,
de unidad eclesial. Estos paradigmas, basados en una homogeneidad jerarquica, han perdido su

capacidad de persuasion en un contexto cultural que valora la diversidad y la autenticidad.

Hacia un Nuevo Paradigma: La Unidad como Comunion Relacional y Encarnada

Frente a estos desafios, la teologia contemporanea esta llamada a elaborar con urgencia un
modelo renovado de unidad, que sea a la vez relacional, dialogal e encarnada. Este nuevo paradig-
ma debe ser capaz de reflejar de manera mas fiel el misterio de la comunion trinitaria —donde la
unidad perfecta coexiste con la distincion real de las Personas— sin por ello negar o suprimir la
legitima diversidad cultural, teoldgica y confesional que caracteriza al Pueblo de Dios en su histo-
ria. El Concilio Vaticano II, en su decreto Unitatis Redintegratio (S2), ya apunt6 en esta direccion
al reconocer la riqueza de la diversidad en la unidad. Este impulso conciliar ha sido recogido y
desarrollado por tedlogos contemporaneos como Paul S. Fiddes (2018) y Miroslav Volf (2019),
quienes han profundizado en una eclesiologia de la comunién que es intrinsecamente relacional y
abierta a la alteridad. Un modelo tal de unidad no busca la uniformidad administrativa o doctrinal
a cualquier costo, sino que se fundamenta en una koinonia vivida, que se expresa a través de
estructuras de participacion, didlogo sinodal y reconocimiento mutuo. Se trata de una unidad que
se construye desde la reciprocidad y el intercambio de dones, donde la diversidad de carismas,
tradiciones litargicas y aproximaciones teoldgicas no se percibe como una amenaza, sino como
una riqueza que contribuye a la catolicidad auténtica de la Iglesia. Este enfoque no solo responde
a los signos de los tiempos, sino que se revela como una exigencia interna del misterio trinitario
que la Iglesia estd llamada a hacer visible en el mundo. La unidad, en ultima instancia, debe ser
entendida como un don del Espiritu que, lejos de anular las identidades particulares, las convoca,
las purifica y las integra en una sinfonia de alabanza que prefigura la reconciliacién final de toda

la creacién en Dios.

Metodologia

La investigacion se sustenta en un enfoque metodoldgico de caracter teoldgico-hermenéuti-
co e interdisciplinario, disefiado para captar la complejidad del fendmeno eclesiologico desde una
perspectiva integral. Este disefio reconoce que la comprension de la unidad de la Iglesia requiere

superar los limites de una disciplina unica, integrando en un didlogo fecundo las fuentes de la



tradicion con las categorias del pensamiento contemporaneo. El procedimiento se articula en tres
momentos metodolégicos fundamentales que se retroalimentan mutuamente. El primero consiste
en un analisis patristico y biblico riguroso, que implica la lectura contextualizada de un corpus
seleccionado de fuentes fundamentales. Este corpus incluye, por un lado, las obras de los Padres de
la Iglesia, con especial atencion a los Padres Capadocios —Basilio de Cesarea, Gregorio de Nisa y
Gregorio Nacianceno—, asi como a Ireneo de Lyon y Agustin de Hipona, cuyas reflexiones sobre
la unidad eclesial son seminales. Por otro lado, se realiza una exégesis detenida de textos biblicos
clave, como la oracion sacerdotal de Jesus en Juan 17, la reflexion paulina sobre la comunioén en 1
Corintios 10 y la exhortacién a la unidad en la diversidad en Efesios 4. El objetivo de este analisis
diacrénico es demostrar que la unidad eclesial, en sus formulaciones originarias, se comprende de
manera profunda como una participacion (koinonia) en la vida trinitaria —ilustrada por el con-

cepto de perijéresis— y como una comunion visible que se expresa histéricamente.

El segundo momento metodolégico establece un dialogo critico con la teologia contempo-
ranea, buscando una correlacién sistematica entre los fundamentos de la eclesiologia de comu-
nion, tal como fue desarrollada por tedlogos del siglo XX como Karl Rahner, Yves Congar, Hans
Urs von Balthasar y John Zizioulas, y los aportes mas recientes en el campo de la relacionalidad, la
nocion de personay el concepto de communio. Para ello, se incorporan de manera central las con-
tribuciones de autores contemporaneos como Sarah Coakley (2013), quien explora la interseccién
entre teologia trinitaria y género; Aristotle Papanikolaou (2012), con su énfasis en la ontologia
relacional; Paul S. Fiddes (2018), en su desarrollo de una comunién participativa; Miroslav Volf
(2019), con su teologia publica de la reconciliacion; y David Cloutier (2021), en sus reflexiones
éticas sobre el bien comun. Este didlogo permite actualizar la tradicion y evaluar su capacidad
para responder a los desafios del presente. Finalmente, el tercer momento integra una perspectiva
ética y comunicativa, que enriquece el marco teolégico mediante la incorporacion de la filosofia
de la relacion, particularmente el pensamiento de Emmanuel Levinas sobre la alteridad y Paul
Ricceur sobre la identidad narrativa, asi como elementos de la teoria del actuar comunicativo de
Jiirgen Habermas. La finalidad de esta integracion es fundamentar sélidamente una ética del reco-
nocimiento mutuo y del didlogo, cuyos principios puedan aplicarse de manera concreta a la vida
eclesial, inspirando y dando sustento tedrico a la practica de la sinodalidad como forma estructural

de la Iglesia.

Desarrollo

Los Cimientos de la Unidad: Revelacion Biblica y Desarrollo Patristico

El fundamento tltimo de la unidad eclesial se arraiga de manera inextricable en la revelacion

biblica, comenzando por la proclamacion de la unicidad de Dios en el Shema Israel: «Escucha,



Israel, el Senor nuestro Dios es el inico Senor» (Dt 6,4). Este monoteismo fundante, como analizd
Gerhard von Rad (1960), no se limita a una afirmacién ontoldgica abstracta sobre la naturaleza
divina, sino que funda de manera inmediata una ética de la unidad y la santidad para el pueblo de
la alianza, tal como lo expresa el libro del Levitico: «Sed santos, porque yo, el Sefior, soy santo» (Lv
19,2). La unidad divina exige, por coherencia interna, una unidad visible y operante en el pueblo
que la confiesa, estableciendo una relacion indisoluble entre la fe profesada y la vida comunitaria
concretamente vivida, una conexion que Hans Urs von Balthasar (1986) exploré en su reflexion
sobre la verdad del mundo. En el Nuevo Testamento, esta unidad recibe una profundizacion cris-
toldgica radical. Jesucristo revela una unidad nueva, de caracter personal y participativo, como
lo ensefa la constitucion dogmatica Dei Verbum del Concilio Vaticano II (§2). El capitulo 17 del
Evangelio de Juan constituye un momento culminante de esta revelacion, donde la unidad de los
discipulos se presenta como un don que procede directamente de la unién eterna entre el Hijo y
el Padre, siendo por tanto una realidad recibida antes que una construccién humana, tal como lo
destacd Karl Rahner (1978) y, en didlogo contemporaneo, Sarah Coakley (2013). El apéstol Pablo
desarrolla esta intuicion en una eclesiologia organica del cuerpo de Cristo (1 Co 12), examinada
por James D. G. Dunn (1998), y en una teologia de la reconciliacién (2 Co 5,18-20), estudiada por
Ernst Kdsemann (1971). Para Pablo, esta unidad se funda pneumatolégicamente en el Espiritu
Santo, quien es el artifice que armoniza la diversidad de carismas en la unidad del Cuerpo, como
lo expuso Yves Congar (1983). El texto de Efesios 4,4-6 sintetiza magistralmente esta estructura
pneumatologica de la unidad: «Un solo cuerpo y un solo Espiritu, como también fuisteis llamados
a una sola esperanza». Aqui, la unidad se revela como una vocacion divina, una participacion en
un llamado trascendente, y no como una mera organizacion humana, perspectiva que Jiirgen Molt-

mann (1977) y, mas recientemente, Paul S. Fiddes (2018) han desarrollado en sus eclesiologias.

En la teologia paulina, la unidad del cuerpo de Cristo se sostiene precisamente a través de la
complementariedad carismatica, donde cada miembro, con su don especifico, contribuye al bien
comun de todo el organismo (1 Co 12,7). La autoridad y la jerarquia dentro de esta comunidad
no se conciben como un dominio sobre la fe, sino como un servicio ordenado a la edificacién del
cuerpo, segun lo estableci6 el Concilio Vaticano II en Lumen Gentium (§18). La unidad que Pablo
propone es esencialmente polifénica, lo que supone sostener una tension fecunda y creativa entre
la diversidad de miembros y la cohesion del conjunto, una dindmica que Leonardo Boft (1981)
analizo criticamente en su eclesiologia. El apdstol se opone explicitamente a toda uniformizacion
que anule las diferencias, argumentando retéricamente: «Si todo el cuerpo fuera un solo miembro,
sdonde estaria el cuerpo?» (1 Co 12,19). En esta visidn, la diversidad no es un obstaculo a superar,
sino una condicién positiva y necesaria para la auténtica unidad, tal como lo ha subrayado John
Zizioulas (1985) en su ontologia relacional. Esta eclesiologia organica de raiz paulina inspira
directamente los modelos contemporaneos de comunién diferenciada, donde la Iglesia, entendida

como un cuerpo vivo y dindmico, no es un monolito estatico, sino un organismo esencialmente



relacional, tal como lo anticipé Karl Rahner (1964) y lo ha desarrollado Miroslav Volf (2019) en

su teologia de la reconciliacion.

La Sintesis Patristica: Unidad Visible, Mistica y Carismadtica

Los Padres de la Iglesia, herederos directos de la tradiciéon apostoélica, elaboraron una comp-
rension rica y multifacética de la unidad eclesial, insistiendo tanto en su visibilidad concreta como
en su dimension mistica y carismatica. Los Padres apostdlicos, en particular, enfatizaron la visibi-
lidad de la unidad como signo tangible de la autenticidad de la comunidad. Ignacio de Antioquia,
en su Carta a los Esmirniotas (8,1), identifica en la comunidn visible con el obispo, rodeado de su
presbiterio y didconos, el signo concreto y garantia de la comunién eclesial auténtica. Cipriano
de Cartago, por su parte, formula la célebre y a menudo malinterpretada maxima Extra Ecclesiam
nulla salus (“Fuera de la Iglesia no hay salvacion”) en su tratado De catholicae ecclesiae unitate (6),
estableciendo un vinculo inseparable entre la unidad visible de la Iglesia y la economia de la
salvacion. San Agustin de Hipona realizara un desplazamiento significativo del centro de gravedad
de la unidad, orientandolo de manera decisiva hacia la caridad, como lo expresa su famoso aforis-
mo Ubi caritas, ibi unitas (“Donde hay caridad, alli hay unidad”) en sus Tratados sobre el Evangelio
de San Juan (V1, 10). Para Agustin, la unidad es primordialmente una comunion en el amor, que
precede y fundamenta cualquier conformidad disciplinaria o doctrinal, una perspectiva que Yves

Congar (1968) recuperaria en su clasico estudio sobre la verdadera y falsa reforma en la Iglesia.

La contribucién de los Padres Capadocios —Basilio de Cesarea, Gregorio Nacianceno y Gre-
gorio de Nisa— resulta fundamental al elaborar una teologia trinitaria de la perijoresis, es decir, de
la coinherencia mutua de las Personas divinas. En obras como De Spiritu Sancto (45) de Basilio,
los Discursos teologicos (31) de Gregorio Nacianceno y Ad Ablabium quod non sint tres dei de
Gregorio de Nisa, se articula la doctrina de que las Personas de la Trinidad son ontolégicamente
distintas pero absolutamente inseparables en su ser y operacion. Esta comprension de la unidad
trinitaria se convierte inmediatamente en el modelo arquetipico para la eclesialidad: la Iglesia esta
llamada a reflejar en su propia vida una distincién real de miembros y funciones sin divisién, y una
comunioén profunda sin confusion de identidades. De este modo, la gran tradicion patristica ofrece
una sintesis teoldgica perdurable: la unidad eclesial es simultdneamente visible, en sus estructuras
de comunidn; mistica, en su participacion en la vida trinitaria; y carismatica, en la diversidad
de dones que el Espiritu suscita para el bien comun, una sintesis magistralmente presentada por
Jean Daniélou (1958) en su historia de las doctrinas cristianas. Este legado constituye un deposito
inagotable de sabiduria para repensar la unidad de la Iglesia en el contexto contemporaneo de

pluralismo y busqueda de comunion.



La Trinidad como Fundamento Ontoldgico de la Unidad Eclesial

La unidad de la Iglesia, en su sentido mas profundo, solo puede ser cabalmente compren-
dida a la luz del misterio central de la fe cristiana: la confesién trinitaria (Zizioulas, 1985). Esta
unidad no constituye, en primer término, un proyecto humano de organizaciéon o una mera es-
trategia pastoral, sino una participacion real, aunque misteriosa, en la comunion eterna del Dios
vivo (Rahner, 1990). En la fe cristiana, Dios no es concebido como una ménada solitaria cerra-
da sobre si misma, como lo argument6 Karl Barth (1932) en su critica al monoteismo filoséfico,
sino que se revela como un ser-en-relacién: Padre, Hijo y Espiritu Santo, tal como lo proclama
la constituciéon dogmatica Lumen Gentium del Concilio Vaticano II (§4). La Santisima Trinidad,
comprendida teoldgicamente como koinonia eterna, es la que funda, modela y orienta toda forma
auténtica de unidad eclesial, una perspectiva que Yves Congar (1965) desarroll6 extensamente y
que Paul S. Fiddes (2018) ha actualizado en didlogo con el pensamiento contemporaneo. El Nuevo
Testamento establece explicitamente este vinculo constitutivo entre la comunidn intratrinitaria y
la comunidn eclesial en la oracion sacerdotal de Jesus: «Como td, Padre, estds en miy yo en ti, que
ellos también sean uno en nosotros» (Jn 17,21). Esta peticion de Cristo expresa una teologia de la
participacion profunda: la unidad visible de los discipulos esta llamada a ser icono histérico de la
unidad que existe entre el Padre y el Hijo en la unidad del Espiritu Santo, una relacién que Hans

Urs von Balthasar (1983) explor6 en su teodramatica.

En la teologia patristica, particularmente en la tradicién griega, esta participacion se designa
con el término técnico perijoresis (circumincessio en la tradicion latina), que significa la mutua
inmanencia, inhabitacién y compenetracion de las Personas divinas, como lo elaboré Gregorio de
Nisa en su obra Ad Ablabium. Cada Persona divina existe eternamente en y para las otras, en una
dindmica de donacién y acogida total, concepto que Basilio de Cesarea desarrolla en sus Episto-
las (38). Por consiguiente, la unidad divina no reside en una sustancia impersonal o abstracta,
sino que se constituye en y por la relacion reciproca y eterna entre el Padre, el Hijo y el Espiritu,
tal como lo destacé Vladimir Lossky (1944) en su ensayo sobre la teologia mistica de Oriente. Esta
comprension relacional de la Trinidad implica de manera directa que la unidad eclesial no puede
ser de tipo fusionante o absorbente, sino esencialmente comunional, una distincién crucial que
Yves Congar (1964) establecié y que Sarah Coakley (2013) ha reexaminado desde una perspectiva
feminista y trinitaria. La Iglesia, como Cuerpo de Cristo vivificado por el Espiritu Santo, es una
imagen dindmica y sacramental de la vida trinitaria, tal como lo afirmaba ya Ireneo de Lyon
en Adversus Haereses (IV, 20,7): es una Ecclesia precisamente porque es communio ecclesiarum, una
comunion de iglesias particulares, como lo recordé Juan Pablo II (1995) en su enciclica Ut Unum
Sint (§9). Desde esta perspectiva trinitaria, la unidad eclesial es ontoldgica antes que puramente
institucional o juridica (Moltmann, 1981); deriva fundamentalmente de la participacion de los
bautizados en la vida divina a través de la gracia (Zizioulas, 1985). Una eclesiologia coherentemente

trinitaria concibe la unidad no como una estructura impuesta desde el exterior, sino como un



modo de ser que nace del interior, fruto de la inhabitacion de la Trinidad en el corazén de los
creyentes (Rahner, 1966).

Hacia una Ontologia Relacional: Implicaciones Eclesiales y Eticas

La teologia occidental clasica, marcada de manera profunda por la metafisica aristotélica de
la sustancia, concibi6 frecuentemente la unidad de Dios —y, por analogia, la de la Iglesia— princi-
palmente como la unicidad de una esencia divina, como se observa en la Summa Theologiae (1, q.3,
a.3) de Tomads de Aquino. Esta perspectiva, si bien salvaguarda de manera efectiva la trascendencia
y simplicidad divinas, tiende sin embargo a reducir la comunién a una consecuencia légica o un
atributo derivado de la unidad ontoldgica preexistente, una derivaciéon que el cardenal Cayetano
(1939) asumio en sus comentarios a la Suma. La teologia contemporanea, especialmente a través
de las influyentes obras de John Zizioulas (1985) y Hans Urs von Balthasar (1970), ha introducido
un significativo cambio de paradigma ontolégico: el ser ya no se define primordialmente por
la sustancia auténoma, sino por la relacién constitutiva. En este nuevo marco, la persona, y no
la naturaleza abstracta, se convierte en la categoria ontoldgica primera y fundamental, como
argumentd Walter Kasper (1972) en su estudio sobre la catolicidad. La famosa férmula de Zizioulas
(1985, p. 16), «el ser es comuniony, sintetiza este giro: ser es ser-en-relacion, existir es coexistir. En
este marco renovado, la unidad eclesial no se comprende como una fusién que anula las identidades
particulares, sino como una comuni6n de personas que se afirman mutuamente en su alteridad
(Congar, 1964). Cada Iglesia local, cada carisma especifico, cada expresion cultural legitima, esta
llamada a integrarse en un tejido relacional mas amplio y rico, sin por ello perder su singularidad

irrepetible, tal como lo ensefia el Concilio Vaticano II en Lumen Gentium ($23).

De este modo, la unidad de la Iglesia se revela como esencialmente policéntrica y sinfénica;
se organiza no alrededor de un centro hegemodnico tinico que uniformiza, sino en una reciproci-
dad estructurada y ordenada, tal como lo propuso Leonardo Boft (1981) en su eclesiologia. Este
modelo relacional permite concebir la unidad eclesial como una pluralidad ordenada (diversitas
ordinata), segun la expresion acufiada por Yves Congar (1964, p. 44), donde la diversidad no es
un mal menor sino un bien constitutivo. Esta ontologia relacional, ademas de sus implicaciones
eclesioldgicas, posee una honda dimension ética: fundamenta filoséfica y teoldgicamente el recon-
ocimiento mutuo como una exigencia inherente al ser mismo, tal como lo desarroll6 Paul Ricceur
(2004) en su fenomenologia del reconocimiento y que David Cloutier (2021) ha aplicado a la
ética social. Reconocer al otro en su alteridad radical es reconocer en ¢l la imagen del Dios rela-
cional (Génesis 1,27), y por tanto, una llamada a la comunién. La comunion trinitaria se erige asi
simultaneamente como modelo, principio interno y horizonte escatologico de la unidad eclesial
(Zizioulas, 1985). Es modelo, porque la Iglesia esta llamada a reflejar en la historia, de manera

analdgica, la comunidn divina: la diversidad de ministerios, vocaciones, carismas y culturas man-



ifiesta, aunque de modo imperfecto, la diversidad real de las Personas divinas en la unidad de la
naturaleza, como lo sefiala Lumen Gentium (§8). Es principio, porque de la vida trinitaria procede
toda unidad auténticamente cristiana (Rahner, 1990). El Padre es la fuente fontal de la unidad,
el Hijo es su mediador histérico y el Espiritu Santo es el vinculo vivo de la comunién (vinculum
caritatis, segun la expresion de Agustin en De Trinitate, XV, 27). Y es horizonte, porque la unidad
eclesial, siempre en estado de camino, anticipa y tiende hacia la plenitud escatoldgica de la comu-

nion trinitaria que se manifestara al final de los tiempos (Moltmann, 1981).

Unidad Misionera y Catolicidad: La Diaconia de la Reconciliacion

La participacion activa en la comunién trinitaria confiere a la unidad eclesial una di-
mension intrinsecamente misionera y dinamica, como lo afirma el decreto Ad Gentes (§2) del
Concilio Vaticano II. La unidad no es, por tanto, un repliegue identitario sobre si misma, sino
una apertura radical hacia el mundo y la historia, una apertura que Juan Pablo II (1990) describié
en Redemptoris Missio (§26) como esencial para la evangelizacion. Segtn el modelo teoldgico del
Evangelio de Juan, la comunién interna de la Iglesia —su vida trinitaria— tiene como finalidad
ultima el testimonio creible ante el mundo: «Que sean uno para que el mundo crea» (Jn 17,21).
La unidad visible posee, por tanto, un caracter sacramental: hace tangible y visible en la historia
la comunién invisible de Dios, tal como lo expuso Balthasar (1986) en su teologia de la mision y
Miroslav Volf (2019) ha subrayado en su eclesiologia publica. En este sentido, la division eclesial
y las fracturas historicas entre los cristianos debilitan gravemente la credibilidad del testimonio
cristiano; se convierten en un contrasigno elocuente que contradice el mensaje del Evangelio,
como lo ha sefnalado repetidamente Walter Kasper (2004) en sus escritos ecuménicos. Participar
en la vida trinitaria es participar necesariamente en el amor misionero del Dios que se autocomu-
nica y se dona al mundo (Rahner, 1965). La unidad eclesial se manifiesta entonces concretamente
como una diaconia de la reconciliacion, donde cada bautizado, en su lugar especifico, se vuelve
mediador de paz, artifice de unidad y testigo vivo de una comunion reconciliada, segun el encargo

paulino de 2 Corintios 5,18-20.

La unidad de la Iglesia no puede concebirse de manera auténtica sin una referencia esencial
a la catolicidad, que expresa su dimension universal y abarcadora (Vaticano II, Lumen Gentium,
§13). Sin embargo, esta catolicidad no implica en absoluto la negacidn o supresion de las partic-
ularidades locales, culturales o teologicas legitimas, sino su integracion organica y armoniosa en
el Cuerpo de Cristo, tal como lo defendié Yves Congar (1968) en su obra sobre la reforma. Karl
Rahner (1976), en sus Investigaciones Teoldgicas, ayudo a clarificar esta tension al distinguir entre
la universalidad trascendente de la gracia salvifica de Dios y la particularidad histérica concreta
de las mediaciones eclesiales a través de las cuales esa gracia se comunica. La unidad verdadera

y madura consiste, por tanto, en integrar la pluralidad legitima en una comunioén superior que la



transfigura, a la manera del misterio trinitario, donde la distincién personal real no contradice ni
debilita, sino que afirma y expresa, la unidad de la esencia divina, como lo explicé Gregorio Na-
cianceno en sus Discursos teoldgicos (31). Asi, la unidad eclesial no suprime la diversidad rica de
las Iglesias locales, sino que las vincula en un tejido vivo de comunién conciliar y sinodal, segtin
el espiritu del decreto Christus Dominus (§11) del Vaticano II. Esta tension creativa y permanente
entre unidad y pluralidad, lejos de ser un problema a resolver, constituye la forma misma, dinamica
y vital, de la catolicidad auténtica, tal como lo ha argumentado Zizioulas (2006) en su reflexion
sobre la comunion y la alteridad. En sintesis final, la unidad de la Iglesia, contemplada a la luz del
misterio trinitario, se revela en una triple dimensién inseparable: como participacién ontoldgica
en la perijoresis divina (Zizioulas, 1985), como comunidén relacional que exige éticamente el
reconocimiento mutuo (Ricceur, 2004), y como horizonte misionero que se despliega en la diaconia
servicial al mundo (Vaticano II, Gaudium et Spes, $§1-3). Toda eclesiologia auténtica y creible en
el contexto contemporaneo debe, por tanto, ser radicalmente trinitaria, profundamente relacional
y esencialmente dialogal (Congar, 1964). La teologia de la comunion, en definitiva, fundamenta no
solo la estructura interna y la autocomprension de la Iglesia, sino también su actitud fundamental
ante el mundo y la alteridad en todas sus formas (Rahner, 1966), proyectando una vision de la ex-

istencia humana como vocacion a la comunidn en la diferencia reconciliada.

La Etica del Reconocimiento: Fundamento y Praxis de la Comunién Eclesial

La unidad de la Iglesia, aunque sea ante todo un don teoldgico recibido de la Trinidad, requi-
ere para su actualizacion histOrica encarnarse como una exigencia ética concreta, tal como lo senald
el Concilio Vaticano II en Gaudium et Spes (§23). La confesién de un Dios trinitario —comunién
de Personas distintas en la unidad de la naturaleza— implica necesariamente un estilo de vida
comunitaria especifico, en el cual la relacién se convierte en la forma fundamental del ser y del
actuar eclesial, una perspectiva que John Zizioulas (1985) articulé ontolégicamente y que David
Cloutier (2021) ha desarrollado en el ambito de la ética social. La unidad, en su dimensidén ética
operativa, no pertenece primordialmente al orden de la disciplina o la norma, sino que configura
un habitus espiritual profundo, moldeado de manera constante por las virtudes teologales de la
caridad y la practica del reconocimiento mutuo, como lo exploré Hans Urs von Balthasar (1984) en
su reflexion sobre la verdad del mundo. Si la ontologia relacional —el giro que concibe el ser como
comunion— fundamenta la posibilidad metafisica de la comunion, es la ética correspondiente
la que manifiesta su visibilidad histérica y su credibilidad social, una distincién crucial que Yves
Congar (1964) estableci6 en su obra sobre las diversidades en la comunion. En este sentido, toda
eclesiologia que se pretenda auténticamente trinitaria conlleva de manera intrinseca una ética de
la relacidn: participar realmente en la vida de Dios exige una transformacion progresiva y radical
de las relaciones humanas, tanto personales como institucionales, segtin el modelo divino de

donacidén y acogida, tal como lo argumenté Karl Rahner (1965) en sus escritos teoldgicos. Es aqui



donde la teologia cristiana se encuentra de manera fecunda con la fenomenologia de la alteridad,
particularmente con el pensamiento de Emmanuel Levinas (1961), para quien la relacion ética
con el otro se convierte en el lugar privilegiado de una revelacion y una interpelacion ineludible.
La unidad eclesial, por tanto, no se verifica en la supresion homogenizante de las diferencias, sino
en la capacidad comunitaria de acoger al otro, al diferente, precisamente en su alteridad, como
un rostro concreto de la gracia divina, una capacidad que Paul Ricceur (1990) analiz6 como la

paradoja de constituirse a si mismo como otro.

La ética de la unidad eclesial se configura, asi, fundamentalmente como una ética del recon-
ocimiento, una estructura moral compleja que Paul Ricceur (2004), en su obra madura, articul6
en tres dimensiones inseparables y progresivas. La primera es el reconocimiento de si mismo, no
como un ego autosuficiente, sino como un sujeto responsable, situado en una historia de salvaciéon
y dotado de una dignidad inviolable que lo convierte en interlocutor vélido. La segunda dimensioén
es el reconocimiento del otro, entendido no como una mera tolerancia pasiva, sino como una
estimacion activa y reciproca de su alteridad como un bien en si mismo. Finalmente, la tercera di-
mension es el reconocimiento institucional, que proporciona el marco normativo y comunitario
estable donde se articulan de manera dinamica las exigencias de la justicia con las de la misericordia
y la koinonia. Asi, la comunion eclesial visible supone y exige una praxis concreta y sostenida del
reconocimiento, en la cual cada Iglesia particular, cada tradicion teoldgica legitima y cada expresion
cultural auténtica es reconocida y valorada como portadora de un don especifico e irrepetible para
la edificacion comun del Cuerpo de Cristo, tal como lo ensena el Concilio Vaticano II en Lumen
Gentium (§13). Para Ricceur (2004), reconocerse a si mismo y reconocer genuinamente al otro
no son actos espontaneos o intuitivos, sino procesos hermenéuticos profundos que requieren
interpretacion, narrativa y un esfuerzo constante de comprension. El reconocimiento eclesial, por
tanto, exige un releer la propia identidad confessionis a la luz de la presencia y la tradicién del otro,
en un movimiento de descentramiento espiritual y conversién continua, un proceso que Jiirgen

Habermas (2001), desde la filosofia, describiria como un aprendizaje en la esfera publica.

Alteridad y Didlogo: Hacia una Hermenéutica Eclesial de la Diversidad

Aplicado de manera concreta a la eclesiologia y al ecumenismo, este enfoque hermenéutico
invita a cada confesion cristiana a percibir en la otra no principalmente a un rival doctrinal o a un
competidor, sino a un socio en la misma misién salvifica, un espejo que, aunque distorsionado,
refleja algo de la gracia de Cristo y recuerda dimensiones del Evangelio que uno mismo puede
haber olvidado, tal como lo sugiere el decreto Unitatis Redintegratio (§3) del Vaticano II. La unidad
plena, por tanto, no se realiza mediante la asimilacion de una parte por la otra, sino a través de
una conversion mutua y reciproca; el reconocimiento es, en este sentido, simultaineamente un acto

teologico de fe y una ascesis espiritual de humildad, tal como lo defendié Yves Congar (1968) en



su analisis de la reforma. Este paradigma del reconocimiento ofrece una alternativa superadora a
dos extremos igualmente estériles para la vida eclesial: por un lado, la tolerancia minimalista, que
se contenta con una mera coexistencia pacifica sin aspirar a una comunién orgdnica y visible; y
por otro, la fusion identitaria, que, en su busqueda de una unidad superficial, anula la legitimidad
teologica y la riqueza espiritual de las diferencias histéricas, una distincién que Ricceur (1995)
elabord en su reflexion sobre lo justo. El reconocimiento auténtico es, en esencia, recepcion: no se
limita a aceptar la existencia del otro, sino que acoge activamente su diferencia como un don que
debe ser interpretado, discernido e integrado, y no como una amenaza que debe ser neutralizada
o domesticada, segun la exigencia radical que Levinas (1982) planted al afirmar que la ética es la
filosofia primera. De este modo, la unidad eclesial se convierte en una hermenéutica practica y
permanente de la diversidad: en la tarea de discernir, a través de las multiples y a veces conflictivas
formas histdricas del cristianismo, la accién del inico Espiritu que actia siempre para edificar la
comunion, una perspectiva que Zizioulas (2006) desarroll6 en su exploracion de la comunion y la
alteridad.

La ética de la unidad se fundamenta, en ultima instancia, en una teologia de la alteridad que
reconoce en el “otro” una dimensién constitutiva de la revelacién (Levinas, 1961). El otro no es
un accidente contingente de “lo Mismo’, sino la condicién de posibilidad para su propia mani-
festacion y realizacion, tal como lo argument6 Paul Ricceur (1990) en su antropologia filoséfica.
Levinas, en su fenomenologia del rostro, mostré de manera decisiva que la alteridad humana abre
de par en par a la trascendencia ética: «El rostro me exige y me ordena», escribi6 (Levinas, 1982,
p. 86), situando la responsabilidad infinita por el otro como el fundamento de la subjetividad. De
modo analogo, la Iglesia solo se realiza y comprende a si misma plenamente en la relacién con-
stitutiva con el otro en sus multiples formas: la otra confesion cristiana, que recuerda la riqueza
plural del tnico kerygma (Vaticano II, Unitatis Redintegratio, $4); la otra cultura, que manifiesta la
catolicidad no como uniformidad, sino como universalidad encarnada y polifacética (Juan Pablo
I1, Redemptoris Missio, §52); y la otra religion, que llama al discernimiento espiritual, al respeto y al
didlogo misionero entendido como testimonio del amor de Cristo (Francisco, Evangelii Gaudium,
§250). En Jesucristo, el Hijo de Dios encarnado, la alteridad radical entre lo divino y lo humano
se convierte en comuni6n sin confusion; El asume la totalidad de la humanidad en su diversidad
infinita sin uniformarla, como lo proclama el himno cristoldgico de Filipenses (2,6-11). Por tanto,
la diferencia, lejos de ser un obstaculo para la unidad, es un misterio que debe ser acogido en la
fe y la caridad, como una dimensién de la inagotable riqueza de Cristo (Rahner, s.f.). Una ética
teoldgicamente fundada de la unidad no puede, en consecuencia, excluir el didlogo interreligioso,
el cual debe ser entendido no como un relativismo indiferente, sino como una busqueda humilde
y esperanzada de la verdad compartida, realizada siempre en la conciencia gozosa de la revelacion
plena y definitiva de Dios en Jesucristo, tal como lo expuso Benedicto XVI (2006) en su polémico

discurso de Ratisbona.



La teoria del actuar comunicativo del filésofo Jiirgen Habermas (1981) ofrece una clave ética
y social sumamente pertinente para este fin: la verdad, también la verdad teoldgica, no se impone
por la fuerza de la autoridad o la tradicion, sino que se construye y se descubre en el espacio
del didlogo argumentativo y respetuoso. El actuar comunicativo presupone que los sujetos, en
condiciones de libertad e igualdad simétrica, buscan un entendimiento mutuo mediante un dis-
curso racional orientado a la comprension y al consenso, como lo desarrollé el propio Habermas
(2001) en sus trabajos sobre la verdad y la justificacion. Aplicada a la eclesiologia, esta teoria in-
spira una ética del dialogo eclesial que se caracteriza por varios principios operativos: primero,
que cada actor eclesial significativo —las distintas Iglesias, comunidades, culturas teolégicas— es
un sujeto activo y pleno del discurso, y no un mero receptor pasivo de decisiones tomadas en
otro lugar, tal como lo sugiere la doctrina del sensus fidei en Lumen Gentium (§12); segundo,
que el consenso alcanzado no es visto como una concesién o un compromiso diluyente, sino
como una verdad mas plena, compartida y discernida en comun (Ricceur, 1995); tercero, que la
palabra intercambiada, la escucha atenta y la argumentacion razonada se convierten en un lugar
casi sacramental de comunioén, donde la escucha mutua se transforma en obediencia colectiva al
Espiritu Santo que guia a la Iglesia hacia la verdad completa (Congar, 1964). La unidad eclesial, por
tanto, se construye laboriosamente mediante la palabra donada y recibida, no mediante la coaccién
institucional o la imposicién jerarquica, un principio que Juan Pablo II (1995) reafirmé en Ut
Unum Sint (§28). Esta construccion supone el ejercicio de una racionalidad dialégica especifica,
en la que la razdn teolodgica critica y la fe confesante se alimentan reciprocamente en la busqueda
comun de una inteligencia cada vez mas profunda del misterio de Cristo y de su Iglesia (Rahner,
s.f.). Esta dimensién comunicativa y dialdgica converge plenamente con el redescubrimiento
contemporaneo de la sinodalidad como modo de ser esencial de la Iglesia, tal como lo ha impulsado
el Papa Francisco (2021) en su magisterio. El sinodo —que etimoldgicamente significa «caminar
juntos»— actualiza la unidad eclesial no como un estado estatico, sino como un proceso dindmico
y permanente de discernimiento comunitario, donde la pluralidad de voces, carismas y ministerios
se armoniza no por la fuerza, sino en la escucha obediente y colectiva del tinico Espiritu (Vaticano
II, Christus Dominus, §36).

La Unidad en Tensién Escatoldgica: Entre el Don y su Plenitud

La unidad de la Iglesia no constituye una realidad estatica o plenamente consumada en el pre-
sente historico, sino una comunién dinamica y peregrina, situada en la tensién fundamental entre
el don ya irrevocablemente recibido en Cristo y su cumplimiento escatolégico final. Como toda
realidad teoldgica auténtica, participa de la estructura existencial del “ya” y del “todavia no” que
caracteriza la existencia cristiana: ya ha sido donada de manera definitiva en el misterio pascual de

Cristo, pero todavia esta llamada a desplegarse y alcanzar su plenitud en el Reino de Dios, tal como



lo desarrollé Jiirgen Moltmann (1964) en su teologia de la esperanza. El Nuevo Testamento mis-
mo presenta esta unidad no como un estado acabado, sino como un organismo vivo en proceso
de crecimiento: el Cuerpo de Cristo, animado por el Espiritu, “crece edificindose en el amor” (Ef
4,15-16), avanzando hacia una madurez que se consumard escatoldégicamente. La Iglesia vive asi
su existencia histdrica como signo eficaz y anticipo real, aunque fragmentario, del Reino de Dios,
constituyéndose como sacramento universal de la comunién definitiva que Dios quiere establecer
con toda la humanidad, segun la ensefianza del Concilio Vaticano II en Lumen Gentium (§48). Su
unidad es, por tanto, esencialmente dindmica y procesual: anticipa proféticamente la reconciliacion
escatologica final sin abolir por ello las limitaciones, ambigiiedades y fracturas propias de la
condicidn histdrica, una paradoja que Karl Rahner (1971) exploré en su antropologia teoldgica.
Esta tension constitutiva entre cumplimiento real y espera esperanzada constituye la estructura
espiritual misma de la comunién cristiana. El «ya» implica la certeza gozosa de la participacion
real, aunque misteriosa, en la vida trinitaria a través de los sacramentos; el «todavia no» mantiene
viva la esperanza y la apertura al futuro de Dios, impidiendo que la unidad eclesial se convierta en
una institucion cerrada sobre si misma o se absolutice a si misma, tal como lo advirtié6 Hans Urs

von Balthasar (1991) en su reflexion sobre la dramatica de la existencia cristiana.

En su dimension propiamente sacramental, la unidad eclesial no solo simboliza, sino que
realiza y anticipa de manera eficaz la comunion escatoldgica del Reino. Es en la Eucaristia donde la
Iglesia experimenta y actualiza de manera mds intensa esta unidad ya presente. El apdstol Pablo lo
expresa con una retdrica interrogativa que revela una conviccion profunda: «El caliz de bendicion
que bendecimos, ;no es comunion con la sangre de Cristo? Y el pan que partimos, ;no es comu-
nion con el cuerpo de Cristo?» (1 Co 10,16). El sacramento eucaristico, por tanto, no se limita a
simbolizar o representar la comunion, sino que la hace realmente presente y operante en la comu-
nidad celebrante, constituyéndola como Cuerpo de Cristo, tal como lo ha explicado John Zizioulas
(2001) en su eclesiologia eucaristica. Cada celebracion eucaristica, celebrada en una Iglesia local
concreta, actualiza simultaneamente la comunién profunda con todas las demas Iglesias partic-
ulares y con la catolicidad universal del Cuerpo de Cristo, como lo ensefia la constitucién Sac-
rosanctum Concilium (§47) del Vaticano II. Asi, la unidad no es un ideal abstracto o lejano, sino
una realidad espiritual y comunitaria ya experimentada liturgicamente, que desde su actualizacion
sacramental se proyecta con esperanza hacia su plenitud futura, una dinamica que Yves Congar
(1964) describié como la tension entre lo instituido y lo instituyente en la Iglesia. La Eucaristia
realiza asi la comunion escatoldgica bajo el doble signo de la memoria y de la esperanza: memoria
anamnética de la Pascua del Sefor, en la cual toda divisién y enemistad queda radicalmente rec-
onciliada; y esperanza profética del banquete celestial final, donde Dios sera, como promete Pablo,
“todo en todos” (1 Co 15,28). De este modo, la liturgia se convierte en el lugar pedagégico por ex-
celencia donde la unidad de la Iglesia se anticipa sacramentalmente y, al mismo tiempo, se educa y
configura espiritualmente en los creyentes, tal como lo destaco6 Hans Urs von Balthasar (1962) en

su teologia de la gloria divina.



Horizontes Césmicos y Discernimiento en la Esperanza

La unidad de la Iglesia esta intrinsecamente ligada a la virtud teologal de la esperanza, que la
sostiene y orienta hacia su cumplimiento. Esta unidad no puede ser producida o garantizada por
la mera voluntad humana o por estrategias organizativas, sino que es sostenida esencialmente por
la fidelidad a la promesa de Dios que acttia con poder en la historia. La esperanza teologal impide
que la Iglesia absolutice sus estructuras histdricas presentes o, por el contrario, se resigne ante sus
divisiones actuales; la orienta constantemente hacia la plenitud futura del Reino, que trasciende y
juzga todas sus realizaciones histdricas, una funcién critica de la esperanza que Karl Rahner (1975)
subrayo en sus escritos escatoldgicos. Vivir la unidad en clave de esperanza significa, por tanto,
reconocer con humildad realista que la comunidn presente es siempre imperfecta, provisional y
estd llamada a una purificacion y conversion constantes. Esta dindmica escatologica convierte la
historia concreta de la Iglesia en una peregrinacion colectiva hacia la comunién plena, un cami-
nar comunitario hacia la Jerusalén celestial, como lo ha descrito Jiirgen Moltmann (1999) en su
teologia sistematica. La unidad, asi entendida, es promesa divina antes que posesion humana,
tarea misionera antes que logro administrativo. El horizonte escatolégico libera a la Iglesia de todo
triunfalismo institucional y de toda pretension de autosuficiencia: le recuerda permanentemente
que su unidad ultima no se mide por criterios de uniformidad visible o eficacia organizativa, sino
por la fidelidad al Espiritu Santo que la conduce progresivamente “hacia la verdad completa” (Jn
16,13).

La unidad eclesial, sin embargo, no se agota en la dimensién intraeclesial, sino que se in-
scribe en un horizonte césmico de alcance universal, como lo proclama el himno cristoldgico de
la Carta a los Colosenses: «Dios quiso reconciliar por ¢l [Cristo] todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra, haciendo la paz por la sangre de su cruz» (Col 1,20). En esta perspectiva paulina,
la Iglesia no es solo una comunidad humana creyente, sino el principio activo y el sacramen-
to de la recapitulaciéon universal de todas las cosas en Cristo, una doctrina que Ireneo de Lyon
desarroll6 extensamente en Adversus Haereses (V, 36). Cristo es presentado asi como el centro de
convergencia de todo el cosmos: en El, toda divisién y alienacién —entre lo humano y lo divino,
entre las criaturas entre si, entre los pueblos y las culturas— encuentra su reconciliacién definitiva
y su unidad transfigurada, una visién que Hans Urs von Balthasar (1975) explor6 en su teologia de
la historia. La unidad eclesial se convierte entonces en signo sacramental e instrumento eficaz de
esta reconciliaciéon césmica, una anticipacion histdrica concreta de la recapitulatio in Christo que
abarcara la totalidad de la creacion. Esta dimensiéon cosmica de la unidad, profundamente
arraigada en la tradicidon patristica y en la espiritualidad mistica, conlleva hoy una urgente
invitacion a desarrollar una ética ecoldgica de la comunioén. La reconciliacion con la creacidn,

el cuidado de la casa comun, se vuelve parte integrante e ineludible del testimonio eclesial de la



unidad, especialmente en un contexto de crisis ambiental, como lo expresa dramaticamente Pablo:
«La creacién entera gime hasta el presente y sufre dolores de parto» (Rm 8,22). El cuidado del
mundo creado y la solidaridad césmica con toda criatura no son, por tanto, temas secundarios o
accesorios, sino manifestaciones concretas de la unidad redentora y reconciliadora de Cristo, tal

como lo ha enfatizado el Papa Francisco (2015) en la enciclica Laudato Si> (§89).

Finalmente, la perspectiva escatologica transforma radicalmente la manera en que la Iglesia
discierne y busca su propia unidad en el tiempo presente. El discernimiento comunitario, cuando
esta auténticamente enraizado en la virtud de la esperanza, exige una actitud fundamental de hu-
mildad teologal: debe reconocer que no todo conflicto, divisién o incomprension puede ser plena-
mente resuelto dentro de los limites de la historia. La verdad divina, que es la fuente de la unidad, se
revela progresivamente al Pueblo de Dios en un proceso histdrico de purificacion, profundizacion
y apertura constante a la accion sorprendente del Espiritu, como lo ensefia la constitucion Dei
Verbum (§8) del Concilio Vaticano II. El ecumenismo, comprendido en esta clave escatologica,
deja de ser una mera estrategia de convergencia institucional o un didlogo diplomatico, para
convertirse en un auténtico ejercicio de fe y esperanza: creer y confiar que el Espiritu Santo guia
a todas las Iglesias y comunidades cristianas, a través de caminos a veces diversos e inescrutables,
hacia la comunioén plena que Dios quiere, tal como lo ha expresado Walter Kasper (2002) en sus
reflexiones ecuménicas. El discernimiento eclesial sobre la unidad se vive, pues, como un ejercicio
de esperanza activa y paciente: no como la impaciencia humana que quiere forzar los tiempos de
Dios, sino como una fidelidad confiada y perseverante al kairds divino, que tiene sus propios ritmos
y modalidades, tal como lo sugirié Karl Rahner (1969) en sus meditaciones sobre el futuro de la
Iglesia. En esta espera activa, la Iglesia aprende a vivir la unidad no como una posesion, sino como
un don siempre por acoger mas plenamente, y a ejercer el discernimiento no como una técnica de

control, sino como un acto de obediencia al Espiritu que conduce hacia la verdad completa.

Conclusion

La unidad de la Iglesia se revela, tras el anilisis teologico realizado, como un misterio paradé-
jico que es simultaneamente don recibido y tarea por construir: constituye una gracia fundante
otorgada por Dios en Cristo mediante el Espiritu, y al mismo tiempo un compromiso histérico
que debe ser actualizado constantemente por la comunidad creyente. Esta doble dimension —
ontologica y practica— manifiesta que la unidad es participacion real en la vida trinitaria y, de
manera inseparable, un exigente compromiso ético y pastoral que debe encarnarse en las rela-
ciones concretas. Lejos de poder ser impuesta por mecanismos de autoridad o coercién institucio-
nal, la unidad auténtica requiere ser discernida comunitariamente en la luz del Espiritu, recibida
con humildad en la fe, celebrada gozosamente en la liturgia y testimoniada con credibilidad en la
misién. La invocacion Ut unum sint («Que sean uno») del Evangelio de Juan (17,21) trasciende,

por tanto, el caracter de una simple consigna devocional para erigirse en la vocacién permanente



y constitutiva que define la existencia misma de la Iglesia en su peregrinacion histérica. En esta
vocaciéon convergen de manera organica tres dimensiones teologicas fundamentales que han
estructurado nuestra reflexion: la comunion trinitaria como fundamento ontolégico, la ética del
reconocimiento mutuo como praxis necesaria, y la esperanza escatoldgica como horizonte de
plenitud. La Iglesia, al encarnar en su vida concreta esta triada inseparable, se transfigura en signo
creible y sacramento eficaz del Dios que reconcilia consigo todas las cosas (2 Co 5,19). El desafio
eclesial contemporaneo radica precisamente en traducir este misterio teoldgico en estructuras
pastorales y practicas comunitarias renovadas, donde la sinodalidad, el discernimiento comunitar-
io, la corresponsabilidad y la apertura ecuménica dejen de ser aspiracion para convertirse en forma
de vida. Solo una Iglesia auténticamente relacional —que supere toda tentacién autorreferencial
para abrirse al didlogo, la acogida y el servicio— puede reflejar de manera veraz la comunién del

Dios Trino, que es eterna relacién de amor donado y recibido.

La nocién de “comunion diferenciada” emerge en este contexto como el paradigma teoldgico
mas prometedor para el siglo XXI, al ofrecer un marco conceptual capaz de integrar la riqueza
de la diversidad con la exigencia de la unidad, sin sacrificar ninguna de las dos dimensiones. Es
crucial precisar que la comunién diferenciada no implica concesidn al relativismo doctrinal ni
ambigiiedad en matters de fe, sino el reconocimiento teoldégicamente fundado de la existencia de
grados legitimos y progresivos de comunidn, todos ellos arraigados en la confesiéon comun de Je-
sucristo como Sefior y sustentados por la accion unificadora del Espiritu Santo (Zizioulas, 2006).
Este modelo representa una superacion dialéctica de dos peligros que han acechado histérica-
mente a la eclesialidad cristiana: por un lado, la uniformidad centralizadora que, en su busqueda
de una unidad aparente, aplana las legitimas diferencias y sofoca la riqueza carismatica; y por otro,
el pluralismo fragmentado que, en su celebracion acritica de la diversidad, termina diluyendo la
identidad cristiana y renunciando a la comunion visible. La comunién diferenciada propone, en
cambio, una unidad esencialmente relacional, dinamica y policéntrica, donde la variedad de tradi-
ciones teoldgicas, expresiones culturales, patrimonios espirituales y carismas particulares no se
percibe como amenaza, sino como riqueza que edifica y expresa la catolicidad del Pueblo de Dios.
Asi entendida, la comunidn diferenciada se erige en principio hermenéutico fundamental para el
didlogo ecuménico y la praxis sinodal: una unidad suficientemente segura de su fundamento en
Cristo como para acoger la alteridad sin temor, y suficientemente humilde como para buscar la

verdad en el encuentro con el otro (Congar, 1964).

Implicaciones Misioneras y Conclusion Integral

La unidad de la Iglesia, en su proyecciéon mas amplia, no constituye un fin en si misma, sino
signo profético e instrumento eficaz de la reconciliacion universal que Dios desea para toda la

creacion. Su horizonte definitivo trasciende los limites de la institucion eclesial para proyectarse



hacia el Reino de Dios, donde toda division, enemistad y fragmentacion sera superada y toda la
creacion recapitulada en Cristo, segun el designio amoroso del Padre (Ef 1,10). En el tiempo pre-
sente, la Iglesia estd llamada a testimoniar esta unidad escatologica anticipada mediante la calidad
transformadora de sus relaciones internas, encarnadas en el amor fraterno efectivo, la busqueda
incansable de la justicia y la construccion activa de la paz. El ecumenismo, entendido como el
camino paciente y esperanzado hacia la unidad visible de los cristianos; la inculturacién, como
el didlogo fecundo entre el Evangelio y las diversas culturas humanas; y el didlogo interreligioso,
como el encuentro respetuoso con otras tradiciones de fe, representan expresiones histdricas con-
cretas de esta vocacion escatologica de la Iglesia. Cada avance, por modesto que parezca, hacia
una comuniéon mas plena y visible, constituye una participacion real en la obra del Espiritu Santo,
quien conduce la historia humana hacia su plenitud definitiva en Dios (Moltmann, 1996). Asi
comprendida, la unidad se transforma en praxis del Reino: significa vivir hoy, en las condiciones
concretas de la historia, segun la logica del futuro prometido por Dios; implica construir comuni-
dad desde los valores del Reino como anticipo profético de la nueva creacién que Dios ha inaugu-
rado en Cristo (Rahner, 1968).

Como sintesis conclusiva, la unidad de la Iglesia —articulada en la triada inseparable de co-
munidn trinitaria, exigencia ética y horizonte escatoldgico— se revela fundamentalmente como
misterio de relacién y esperanza. No es uniformidad monétona, sino armonia sinfénica de una di-
versidad reconciliada; no es consenso pragmatico, sino participacién profunda en una misma vida
divina; no es imposicion institucional, sino don permanente del Espiritu que suscita comunion en
y desde la diversidad. A la luz del misterio trinitario, la unidad es ontoldgica: la Iglesia existe pre-
cisamente porque participa, por gracia, en la vida misma del Dios que es relacion eterna de amor.
Desde la perspectiva ética del reconocimiento, la unidad se realiza histéricamente en la acogida
cordial del otro como hermano en Cristo, en la escucha humilde y en el discernimiento compar-
tido. En la clave de la escatologia, la unidad es promesa viva y anticipo real: es prenda del Reino
futuro donde, en palabras paulinas, “Dios sera todo en todos” (1 Co 15,28). De este modo integral,
la teologia de la comunioén diferenciada logra sintetizar de manera fecunda la fe confesada, la ética
practicada y la misién compartida. Esta sintesis invita a cultivar una espiritualidad especifica de la
sinodalidad, donde el “caminar juntos” se convierte en la forma concreta, histérica y visible de la
unidad que el Espiritu quiere para su Iglesia. La Eucaristia, como centro y fuente de la vida eclesial,
actualiza y realiza sacramentalmente este misterio: en la fracciéon del mismo pan, la Iglesia celebra
litirgicamente lo que ya es por gracia —el Cuerpo de Cristo— y se convierte simultaneamente, por
la accién del Espiritu, en lo que celebra, es decir, en signo cada vez mas transparente de comunién
para el mundo. La unidad es, en definitiva, el rostro visible del amor trinitario en la trama de la his-
toria: comunion siempre en camino, signo eficaz del Reino que viene, y esperanza inquebrantable

de plenitud hacia la cual peregrinamos como Pueblo de Dios.



Referencias

Biblia de Jerusalén. (s. f.). Cerf.

Balthasar, H. U. von. (1962). La gloire et la croix. Cerf.

Balthasar, H. U. von. (1983). Théodrame: Vol. IV. Laction. Cerf.

Balthasar, H. U. von. (1991). Théodrame: Vol. V. Le dernier acte. Cerf.

Balthasar, H. U. von. (2005). Theo-logic: Vol. II1. The spirit of truth. Ignatius Press.

Barth, K. (1932). Kirchliche Dogmatik: Band I/1. Die Lehre vom Worte Gottes. Theologischer Verlag
Ziirich.

Benedicto X V1. (2006, 12 de septiembre). Discurso en la Universidad de Ratisbona. Libreria Editrice
Vaticana.

Boff, L. (1981). Eglise, charisme et pouvoir. Cerf.
Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. University of Chicago Press.

Cloutier, D. (2021). Theological ethics and moral formation. Theological Studies, 82(4), 601-
620. https://doi.org/10.1177/00405639211048905

Coakley, S. (2013). God, sexuality, and the self: An essay ‘On the Trinity’. Cambridge University
Press.

Concilio Vaticano II. (1963). Sacrosanctum Concilium [Constitucion sobre la sagrada liturgia].
Libreria Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1964). Lumen gentium [Constitucion dogmatica sobre la Iglesia]. Libreria
Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1964). Unitatis redintegratio [Decreto sobre el ecumenismo]. Libreria
Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Dei verbum [Constitucion dogmatica sobre la divina revelacion].
Libreria Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et spes [Constitucion pastoral sobre la Iglesia en el mundo
actual]. Libreria Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Ad gentes [Decreto sobre la actividad misionera de la Iglesia]. Libreria
Editrice Vaticana.

Congar, Y. (1964). Diversités et communion. Cerf.

Congar, Y. (1968). Vraie et fausse réforme dans I'Eglise. Cerf.

Consejo Ecuménico de Iglesias. (1982). Bautismo, Eucaristia y Ministerio. Comision Fe y Consti-
tucion.

Consejo Ecuménico de Iglesias. (2013). La Iglesia: hacia una vision comiin. Comision Fe y Consti-
tucion.

Daniélou, J. (1958). Histoire des doctrines chrétiennes avant Nicée. Desclée.

De Lubac, H. (1947). Catholicisme: Les aspects sociaux du dogme. Cerf.

Dunn, J. D. G. (1998). The theology of Paul the apostle. Eerdmans.

Fiddes, P. S. (2018). Participating in God: A pastoral doctrine of the Trinity. Westminster John Knox
Press.


https://doi.org/10.1177/00405639211048905

Francisco. (2015). Laudato si’ [Carta enciclica]. Libreria Editrice Vaticana.

Gregorio de Nisa. (s. f.). Ad Ablabium quod non sint tres dei. En J.-P. Migne (Ed.), Patrologia Grae-
ca (Vol. 45). Garnieri Fratres.

Gregorio Nacianceno. (s. f.). Discursos teoldgicos. En Sources Chrétiennes. Cerf.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns (Bde. 1-2). Suhrkamp.
Habermas, J. (2001). Vérité et justification. Gallimard.

Ignacio de Antioquia. (s. f.). Cartas. En Sources Chrétiennes. Cerf.

Ireneo de Lyon. (s. f.). Adversus Haereses. En Sources Chrétiennes. Cerf.

Juan Pablo II. (1979). Redemptor hominis [Carta enciclica]. Libreria Editrice Vaticana.

Juan Pablo II. (1995). Ut unum sint [Carta enciclica]. Libreria Editrice Vaticana.

Kiasemann, E. (1971). Perspectives on Paul. SCM Press.

Kasper, W. (2002). El ecumenismo espiritual. Gregorian & Biblical Press.

Lyotard, J.-F. (1979). La condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Les Editions de Minuit.

Moltmann, J. (1964). Théologie de lespérance: Etudes sur les fondements et les conséquences d’une
eschatologie chrétienne. Cerf.

Moltmann, J. (1977). The church in the power of the Spirit: A contribution to messianic ecclesiology.
SCM Press.

Moltmann, J. (1996). The coming of God: Christian eschatology. Fortress Press.
Moltmann, J. (1999). L’Esprit de la vie: Une pneumatologie intégrale. Cerf.

Papanikolaou, A. (2012). Being with God: Trinity, apophaticism, and divine-human communion.
University of Notre Dame Press.

Rahner, K. (1961). Schriften zur Theologie: Band 1. Benziger.

Rahner, K. (1968). Ecrits de théologie: Tome IX. Desclée de Brouwer.
Rahner, K. (1971). Ecrits de théologie: Tome VII. Desclée de Brouwer.
Rahner, K. (1975). La fe cristiana y el futuro. Herder.

Ricceur, P. (1990). Soi-méme comme un autre. Editions du Seuil.
Ricceur, P. (2004). Parcours de la reconnaissance: Trois études. Stock.

Taylor, C. (1998). Les sources du moi: La formation de I'identité moderne (C. Melangon, Trad.).
Editions du Seuil. (Obra original publicada en 1989).

Volf, M. (2019). Public faith in action: How to think carefully, engage wisely, and vote with integrity.
Brazos Press.

von Rad, G. (1960). Théologie de 'Ancien Testament: Tome I1. Théologie des traditions prophétiques (E.
de Peyer, Trad.). Labor et Fides.

Zizioulas, J. D. (1985). Being as communion: Studies in personhood and the church. Darton, Long-
man and Todd.

Zizioulas, ]. D. (2001). Eucharist, bishop, church: The unity of the church in the divine eucharist and
the bishop during the first three centuries. Holy Cross Orthodox Press.

Zizioulas, J. D. (2006). Communion and otherness: Further studies in personhood and the church.
T&T Clark.



Declaracion

Conflicto de interés

No tenemos ningtin conflicto de interés que declarar.
Financiamiento

Sin ayuda financiera de partes externas a este articulo.
Nota

El articulo es original y no ha sido publicado previamente.



	Koinonía contemporánea: comunión trinitaria, ética y escatología
	Contemporary Koinonia: Trinitarian Communion, Ethics, and Eschatology
	Resumen
	Abstract

	Introducción
	Metodología
	Desarrollo
	Conclusión 
	Referencias
	Declaración



